
בדד 39-38, תשפ"ה

תורת הקבלה ועקרון אי־הוודאות של הייזנברג

חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

במאמר זה מובאות ראיות מדבריהם של רבי שמעון בר יוחאי, רבי יצחק לוריא ורבי משה 

הייזנברג, עמוד תווך של מכניקת הקוונטים,  אי־הוודאות של  חיים לוצאטו, לפיהן עקרון 

דומה מבחינה קונספטואלית ואולי זהה למבנה קבלי הידוע בשם רדל"א )רישא דלא אתיידע(. 

ניתן להבנה  והבלתי  מוצגות הומולוגיות המתייחסות לאריג המציאות, לטבע הפרדוקסלי 

והאחדות  פוטנציאליים,  עולמות  ניסויית,  מציאות  לכדי  אי־הוודאות  להמרת  היקום,  של 

בקנה מידה גדול של היקום. יידונו השלכות אפשריות של ההומולוגיות הללו על הפיזיקה 

המודרנית, גבולות הידע האנושי, בחירה חופשית ונבואה.

1. הקדמה

עשרים וחמש השנים האחרונות היו עדות לפריחת הספרות המקשרת מדע בן זמננו – 
ובמיוחד פיזיקת קוונטים – למסורת היהודית המיסטית, או הקבלה.1 במקרים מסוימים 

אנו מודים מקרב לב לפרופסורים צ'רלס טאונס, הווארד סמית', אירה רובינסון ודייוויד שץ  	*
על הערותיהם רבות התובנה לגבי היבטים שונים של העבודה. כמו כן אנו מודים למעיין 
מאיר שתרגמה את המאמר, וליהודה הערשקאוויטש על העריכה. גרסה קודמת של מאמר זה 
 Amoroso,-וגם ב ,Torah u-Madda Journal 16: 134-152, 2012/13 -התפרסמה באנגלית, ב
 R.L., Kauffman, L.H., Rowlands, P., Albertini, G. (eds.), Unified Field Mechanics II:
 Preliminary Formulations and Empirical Tests, London: World Scientific, pp. 344-353,

.2017
 Aviezer, N. (2004/5765) המודרני:  והמדע  הקבלה  בין  המקשרים  מקורות  מגוון  להלן  	.1
 ‘Kabbalah, Science and the Creation of the Universe’, Jewish Action, FALL; McLean,
 A. (1988) ‘Kabbalistic Cosmology and its Parallels to the Big Bang of Modern Physics’,
 Hermetic Jour., 39, 11; Primack, J.R. (1995) ‘Quantum Cosmology and Kabbalah’,
 Tikkun, 66-73; Schreiber, A.M. (2009) Quantum Physics, Jewish Law, & Kabbalah:
 Astonishing Parallels, J Levine/Millenium, New York; Schroeder, G. (1991) Genesis
 and the Big Bang: The Discovery of Harmony Between Modern Science and the Bible,
 Bantam, New York; Smith, H. (2006) Let There Be Light: Modern Cosmology and



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

מדענים שאבו מהקבלה מטפורות שמבהירות, מוסיפות פרספקטיבה ומעניקות חיות 
בניסוחים מתמטיים מסתוריים שלעיתים  גובלים  לקונספטים מדעיים, שרבים מהם 
קרובות סותרים את האינטואיציה וקשה לבטאם בשפת היום־יום.2 ברמה מעמיקה יותר, 
ובהקשר לתזה של מאמר זה, קיימת האפשרות שהעובדה כי פיזיקה מודרנית ומיסטיקה 
עתיקה מציגות דרגות חסרות תקדים של התמזגות משום ששתי הדיסציפלינות – האחת 
שיוסדה על מחקר אמפירי והשנייה נוגדת אמפיריות ומבוססת על התגלות – עשויות 

לספק תובנות לגיטימיות המשלימות זו את זו לגבי טבעה של המציאות.
המאמר הנוכחי תורם לדיאלוג המתמשך הזה על ידי הוספת הוכחות שמבנה קבלי 
מסוים הידוע כרדל"א מקביל באופן מפליא – וייתכן שאף מצטלב קונספטואלית – 
עם הפרשנויות המקובלות לעקרון אי־הוודאות של הייזנברג. כדי לפתח נושא זה, אנו 
מתחילים בתיאור קצר של האונטולוגיה של מכניקת הקוונטים, בדגש על עקרון אי־

הוודאות של הייזנברג. נדון אז בקונספט הרדל"א בהקשר לדוקטרינה הקבלית הנרחבת 
יותר כפי שהיא מפורטת בכתבים מיסטיים קלאסיים )בעיקר הזוהר ועץ חיים(, ובכתבי 
המלומד בן המאה השמונה עשרה, רבי משה חיים לוצאטו. בגוף העיקרי של המאמר 
נציב זה בצד זה ציטוטים של פיזיקאים מובילים ושל מקורות קבליים בניסיון להדגיש 
את ההתאמה של הרעיונות הנוגעים לאבני היסוד של המציאות, התאמה שמתעלה 
מעבר ללקסיקונים השונים עד־מאוד, המשמשים, באופן טבעי, לשתי הדיסציפלינות 
הנפרדות הללו. בחלקים המסכמים, נתאר כמה השלכות אפיסטמולוגיות של ההשוואה 
פיזיקה  בין  ההשקה  בנקודת  נוספת  חציבה  של  בערך  ונהרהר  אלה,  רעיונות  של 

ומטפיזיקה לשם העשרת המדע והדת כאחד.

2. הבהרות והסתייגויות

המטרה העיקרית של תרגיל זה היא לבחון את ההיפותזה שלפיה עקרון אי־הוודאות 
מתפיסת  מובנה  חלק  הם  הפיזית  המציאות  לגבי  ממנו  הנובעים  הקוונטים  וניסוחי 
גורפות  העולם המיסטית של תורת הקבלה הזוהרית. מטרתנו איננה לספק הכללות 
לגבי מה שנראה כהקבלות בין מיסטיקה יהודית ופיזיקה בת זמננו. במקום זאת, אנחנו 
מתמקדים כאן במאפיינים ספציפיים של הקבלה הזוהרית ושל מכניקת הקוונטים – 
את  לאחד  יכולים  שהם  מאמינים  אנו  אשר   – אי־הוודאות  ועקרון  הרדל"א  כלומר, 

 Kabbalah: A New Conversation Between Science and Religion, New World Library,
 Novato CA; Matt, D. (1996) God and the Big Bang: Discovering Harmony Between

.Spirituality and Kabbalah, Jewish Lights Publishing, Woodstock, Vt.i

ראו פרימק שם. 	.2



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

שתי הדיסציפלינות בתוך מסגרת קונספטואלית משותפת. כמו כן איננו טוענים שחיזוי 
אכן,  היהודית.  המיסטית  למסורת  ייחודי  הינו  הפיזית  המציאות  יסודות  מראש של 
מערכות מטפיזיות לא יהודיות, למשל האנאדה החמישית של פלוטינוס וכן פילוסופיות 

מזרחיות שונות, מכילות מוטיבים שמהדהדים את החשיבה המדעית הנוכחית.
הקבלה משתמשת רבות במונח "אור" באופן מטאפורי כדי לתאר כוחות רוחניים 
היוצאים מבורא העולם ומשמשים אמצעי לבטא את רצונו, וכך אנו משתמשים במילה 

זו לכל אורך המאמר.

3. מכניקת הקוונטים

3.1. פרספקטיבה היסטורית

מכניקת הקוונטים היא ענף של הפיזיקה שזכה להצלחה עצומה ושבנוי על הרעיונות 
הקלאסיים )הניוטוניים( של מציאות פיזיקלית אבל בו־זמנית גם מתעלה מעבר להם.3 
)העברת  שחור"  גוף  "'קרינת  בתגלית  הקוונטים  למכניקת  המקורות  את  זיהו  רבים 
האנרגיה בחבילות ספציפיות, או "קוונטים"( של מקס פלאנק ב־1900. הבנה מבוססת־

קוונטים של חומר, אנרגיה, חלל וזמן התפתחה במהירות עם התרומות רבות־ההשפעה 
של ארנסט רתרפורד, נילס בוהר, אלברט איינשטיין, ארווין שרדינגר ואחרים, במחצית 
הראשונה של המאה העשרים. בשישים השנים האחרונות, תרומה של חלוצים כמו 
נוספים  כוונונים  אפשרו  ויגנר  ויוג'ין  ויינברג  סטיבן  פיינמן,  ריצ'רד  גל־מאן,  מארי 
של תורת הקוונטים, מיזוג של פיזיקת חלקיקים וקוסמולוגיה והופעתן של אינספור 
טכנולוגיות מהפכניות המבוססות על הידע הזה. קוראים מתעניינים מופנים למקורות 
תגליות  של  הזמן  וציר  הקוונטים  פיזיקת  היסטוריית  לגבי  נוספים  לפרטים  אחרים 

עיקריות שהיוו ציוני דרך בתחום.4 
ההישגים יוצאי הדופן של מכניקת הקוונטים הובילו לאמונה המבוטאת לעיתים 
תכופות על ידי כמה חוקרים, שלפיה הכוחות היסודיים השולטים בקיום הפיזי מובנים 
של  יותר  מדויקות  למדידות  בעיקר  יכוונו  בתחום  מאמצים  ושבעתיד  כעת  ברובם 
תופעות שכבר התגלו. מבלי להתייחס למידת הצדק בטיעון זה, משימה זו בפני עצמה 
איננה משימה טריוויאלית. כפי שנדון להלן, עצם פעולת המדידה, כאשר היא מבוצעת 
בקנה המידה הזעיר האינפיניטסימלי של הקוונטים, בהכרח מפריעה ומקושרת באופן 

בלתי ניתן להפרדה למערכת שבה צופים.

 Gribbin, J. (1984) In Search of Schrödinger's Cat, Bantam Books, Toronto; Weinberg, 	.3
S. (1992) Dreams of a Final Theory, Pantheon Books, New York

ראו המקורות שצוינו בהערה הקודמת. 	.4



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

3.2. עקרון אי־הוודאות של הייזנברג

ורנר הייזנברג את המאמר פורץ הדרך שלו על "עקרון אי־הוודאות"  ב־1927 פרסם 
בכתב העת Zeitschrift für Physik.5 על פי עקרון אי־הוודאות, אין אפשרות למדוד 
תכונות פיזיקליות זוגיות של מערכת ברמת דיוק שתיבחר: ככל שתכונה אחת ידועה 
באופן מדויק יותר, כך השנייה ידועה באופן מדויק פחות. חשוב לציין, אי־הדיוק הזה 
לא תלוי במיומנויות הצופה או בדיוק של מנגנון הבדיקה, אלא הינו תכונה מהותית 
של מערכות פיזיקליות כפי שהן מוכתבות על ידי המשוואות של מכניקת הקוונטים. אף 
שנכון שעצם פעולת המדידה משפיעה על התכונות הפיזיקליות של החלקיקים )למשל, 
המיקום או התנע שלהם(, עקרון אי־הוודאות טוען טענה מעמיקה עוד יותר – שאיננו 

יכולים, באופן עקרוני, לדעת את ההווה על כל פרטיו.6
בפיזיקה קלאסית, ניתן תיאורטית לקבוע את המיקום והתנע של כל חלקיק ביקום 
וכך לקבוע באופן מדויק את העתיד. בפיזיקת הקוונטים המודרנית, בלתי אפשרי באופן 
והתנע  המיקום  על  מלא  מידע  להשיג  נוכל  לא  לעולם  כי  העתיד  את  לחזות  יסודי 
אפילו של חלקיק בודד. בפרשנות הקלאסית )פרשנות קופנהגן( של מכניקת הקוונטים 
אירוע  תוצאה אפשרית של  כל  חריצים(,7  שני  על  הניסוי הקלאסי  תוצאות  )למשל, 
הצפייה  פעולת  נצפה.  בלתי  במצב  וקיימת  סטטיסטי  גל  כתפקוד  מיוצגת מתמטית 
גורמת לקריסת פונקציית הגל, כך שאחת מאפשרויות רבות "נבחרת" כמציאות שאותה 

חווים בפועל.
פרשנות קופנהגן של מכניקת הקוונטים התחזקה אחרי שניסיונות להכחיש אותה 
כשלו. דוגמאות של מחקרים כאלה כוללות את ניסויי החשיבה של עימות איינשטיין־

בוהר המפורסם בשנות העשרים של המאה הקודמת,8 וחשוב יותר – פתרונו של פרדוקס 
איינשטיין־פודולסקי־רוזן9 כתוצאה של הפרות ניסיוניות חוזרות ונשנות )1982-1972( 
של "אי־שוויון בל" )1964(, הפרות שתמכו בנכונותה של תיאוריית הקוונטים. יותר 
מכך, לפי פיזיקאים רבים,10 פירוש התוצאות של הניסויים הללו )במיוחד אלה של אלן 

אספה ב־1982( היה כי: 

 Heisenberg, W. (1927) ‘Über den anschaulichen Inhalt der quantentheoretischen 	.5
Kinematik und Mechanik’, Zeitschrift für Physik, 172–198

הייזנברג, שם, עמ' 197. 	.6
ראו גריבין )לעיל הערה 3(, עמ' 157-154. 	.7

Pais, A. (1982) Subtle is the Lord, Oxford University Press, Oxford 	.8
 Einstein, A. Podolsky, B. Rosen, N. (1935) ‘Can Quantum-Mechanical Description of 	.9

Physical Reality be Considered Complete?’, Physical Review, 770-780
 Buniy, R.V., Hsu, S.D.H. (2012) ‘Everything is Entangled’, Physics Letters B, 718, :ראו 	.10

.233-236



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

כל החלקיקים שיצאו מהמפץ הגדול שומרים על קישוריות בלתי מוגדרת זה עם  	)1
זה. 

כל חלקיק לפיכך "יודע" על קיומם של כל החלקיקים האחרים.  	)2
של  התכונות  קופנהגן,  לפרשנות  שמהותית  המשתמרת  הקומפלמנטריות  בגלל  	)3
ומתאימים לשינויים  וכו'( משתנים מייד  )למשל מיקום, תנע, ספין  חלקיק אחד 
רפאים  )"פעילות  שלהם  הפיזית  ההפרדה  למידת  קשר  בלי  "שותף"  בחלקיקי 

ממרחק" לפי איינשטיין(. 
כדי שהדבר האחרון יקרה על ידי אינטראקציה סיבתית קלאסית, יש צורך במידע  	
תיאוריית  אפשרית.  בלתי  על־אורית  במהירות  ב'  לחלקיק  א'  מחלקיק  שיעבור 
הקוונטים מכתיבה שההיסטוריה המשותפת של החלקיקים "נועלת" אותם לעולם 
)"שזירה קוונטית"(, שאינו מחייב העברה של מידע חדש ביניהם  בריקוד הדדי 

)אי־סיבתיות(. 
במאמר זה נתייחס בעיקר לפרשנות קופנהגן הקלאסית של מכניקת הקוונטים, אף על 
פי שקיימות גרסאות מתחרות של הפרשנות הזו )לדוגמה, הפרשנות של בוהר מול 
הפרשנות של פון נוימן(, כמו גם כמה ניסוחים שאינם לפי קופנהגן. בין האחרונים 
בולטים בעיקר מציאות הרפאים של הייזנברג, הניאו־ריאליזם של איינשטיין, השלמות 
הקוונטים  לוגיקת   ,)5.6 שבחלק  הציטוטים  )ראו  בוהם  דיוויד  של  מחולקת  הבלתי 
החדשה של דיוויד פינקלשטיין, פרשנות העולמות המרובים של יו אוורט, ותיאוריית 
מודל  קופנהגן,  רוח  לפי  לא  במפורש  שהיא  פרשנות  של  אחת  כהמחשה  המידע. 
התוצאות האפשריות מבחינה סטטיסטית  קובע שכל  אוורט  הקוונטים של  מכניקת 
אכן מתרחשות בגרסה כלשהי של המציאות. במודל זה, צפייה אינה גורמת לקריסת 
פונקציית הגל לכדי מציאות אחת אלא יוצרת רב־יקום של אינספור עולמות מקבילים 

ובלתי מצטלבים.

4. הקבלה

בקדושתם  שיורדים  משולבים  רוחניים  תחומים  של  היררכיה  על  מלמדת  הקבלה 
בהדרגה, החל מהאין־סוף שאותו לא ניתן להבין, ועוברים באופן פרקטלי דרך עולמות 
בלתי חומריים ההולכים והופכים "גסים" יותר ויותר עד ליצירת היקום הפיזי. בתוספת 
לעיתים קרובות באופן  כל הברואים, הקבלה מסבירה,  לפירוט על האונטוגנזה של 
אלגורי, את הדרכים הנסתרות שבהן אלוקים מדריך באופן מתמשך את היקום המתפתח 
ואת הקשר הנסתר של אלוקים עם הטבע והאדם. כפי שמוסבר בקבלה, היקום נשלט 
על ידי מערכת מורכבת של "אורות" או "כוחות", אשר, דרך אינטראקציות מורכבות, 
גורמים לתגובות שרשרת שבסופו של דבר משפיעות על בני האדם ועל הסביבה הפיזית 



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

שלהם.11 האחדות המוחלטת של הבריאה בליבתה היא רעיון מרכזי של המבט הקבלי, 
כשכל מה שדומה לנפרדות והפרדה מופיע רק אחרי "הסינון" של האור האינסופי דרך 

הספירות השונות. 
הטקסטים הקבליים העיקריים שבהם עיינו הם הזוהר )המיוחס לרבי שמעון בר 
יוחאי, סביבות 100-160(, כתבי רבי יצחק לוריא )האריז"ל, 1534-1572( כפי שהועברו 
על ידי תלמידו רבי חיים ויטאל )1542-1620(, וחיבוריו של רבי משה חיים לוצאטו 
העיקריות של  כל התפיסות  את  הסביר בהרחבה  האריז"ל   .)1707-1746 )הרמח"ל, 
הקבלה וסיפק הסברים חדשניים של הספירות והפרצופים. הקורפוס עץ חיים, שלוקט 
על ידי רבי חיים ויטאל, מכיל את תורת האריז"ל ועדיין הינו הטקסט העיוני העיקרי 
של קבלת האר"י. באירופה של המאה השמונה־עשרה הרמח"ל אִפשר במידה רבה את 
ההבנה המודרנית של הקבלה הלוריאנית בכך שארגן מחדש ופירש קטעים מסתוריים 

רבים של הזוהר ועץ חיים.

4.1. הספירות והפרצופים

מעשר  אחת  כל  מאוחדת,  שלמות  הוא  סוף  האין  של  )הקרינה(  שהאור  פי  על  אף 
הספירות מייצגת "מסנן" שמחזיק חלק מסוים מהאור והופך אותו לכוח, תכונה או 
פעולה מסוימת. כל ספירה מורכבת מכלי שמחזיק את חלק האור של אותה ספירה. אין 
הבדלים בין האורות שבתוך הכלים עצמם, שכן הם חלק בלתי נפרד מהאור המקורי 
והבלתי מחולק; ההבדלים צצים מהייחודיות או מהמיקום של כל ספירה. לפי הקבלה, 
סידורים שונים של עשר הספירות הם תוכניות הבנייה של כל דבר בבריאה, שכן כל 

דבר שקיים מורכב בסופו של דבר מעשרת הכוחות הללו.
יותר שפועלות בשיתוף פעולה או  פרצוף הוא קונפיגורציה של ספירה אחת או 
הזכריים  הפרצופים  נקביים.  וחלקם  זכריים  הם  מהפרצופים  חלק  מוגדרת.  למטרה 
מקבילים לחסד המציין גם הרחבה, ופרצופים אלה הם ביטויים של השם האלוקי מ"ה 
45, נשאב מסידור מסוים של שם השם המפורש(. הפרצופים הנקביים  )בגימטרייה 
 .)52 מקבילים לגבורה המציינת קפידה וגבול, והם ביטויים של שם ב"ן )בגימטרייה 
שינויים של האיחודים )הצירופים( של מ"ה וב"ן )חסד וגבורה( אחראים ליצירה והדרכת 
הבריאה בכל פרטיה. הפרצופים קיימים במצב דינמי של פעולה, הארה ואינטראקציה 
שנקראת "תיקונים" של הפרצופים. התיקונים הופכים את הרצון העליון לאפקטים 
ומושפעים  הזמן  עם  משתנים  מסוימים  ביטויים  היקום.  הנחיית  למטרת  ספציפיים 

מהפעולות ומההתנהגות המוסרית של האדם.
ששת הפרצופים העיקריים )בסדר של "ירידה" רוחנית( הם:

Afilalo, R. (2006), Kabbalah Concepts, Kabbalah Editions, Montreal 	.11



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

•  עתיק יומין – עתיק ימים
•  אריך אנפין – פנים ארוכות

•  אבא 
•  אמא

•  זעיר אנפין – פנים קצרות
•  נוקבא – נקבה

בנספח 1 הוספנו תיאור מפורט של הפרצופים ופעילותם.

4.2. הרדל"א

הקונפיגורציה "עתיק יומין" היא עליונה לכל השאר ובעצמה מורכבת מעשר ספירות. 
הביטוי שלה לשם מ"ה מקביל לעיקרון הזכרי שלה, הביטוי שלה לשם ב"ן מקביל 
לעיקרון הנקבי שלה. זוהי הקונפיגורציה הנסתרת ביותר, הכוח המוביל והמקור לכל 

האחרים. 
יומין" הן הכוח המנחה של  שלוש הספירות הראשונות של הנוקבא של "עתיק 
כל הפרצופים "הנמוכים יותר" ובאופן בלתי נמנע של הקוסמוס הפיזי. ביחד, שלוש 
הספירות הללו מהוות את הרדל"א – רישא דלא אתידע. המושג הזה מופיע לראשונה 
המציאויות  כל  את  מכיל  הרדל"א   .)5 פרק  )ראו  הרמח"ל  בכתבי  ומפורט  בזוהר12 
"דלא  נקרא  הרדל"א  קיים.  יהיה  או  קיים  שהיה  דבר  כל  של  שורשיו  האפשריות, 
על  להבנה  כלל  ניתנות  אינן  )בפרישת הבריאה(  תוצאות הפעולות שלו  כי  אתידע" 
ידינו. כל האפשרויות קיימות בתוך הרדל"א, אבל במציאות כפי שאנחנו תופסים אותה 
הן מתבטאות בכל מיני אי־ודאויות, שדבר־מה נראה שהוא קיים ואינו קיים בו־זמנית. 
רעיונות נוגדי אינטואיציה אלה של מציאויות רבות ונוגדות הם פרדוקסליים במהותם 

וייחודיים לרדל"א.

5. הרדל"א ואי־הוודאות של הקוונטים

בחלק זה נציב זה לצד זה תיאורים עיקריים של אי־הוודאות במכניקת הקוונטים ושל 
הרדל"א כדי להדגיש את דמיון המשמעות שלהם. המקורות לגבי הרדל"א הם בעיקר 
יותר מאשר  נטייתו לפרט את התפיסות הללו באופן שיטתי  מכתבי הרמח"ל, בשל 

מקורות קודמים לו.
ביצירת ההשוואות הללו, אנחנו רגישים להבדל בין שתי קטגוריות של אי־ודאות: 
אי־ודאות אפיסטמולוגית, ואי־ודאות אונטולוגית. הראשונה, אשר מתארת את השימוש 

זוהר ח"ג, רפח, ב. 	.12



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

הרגיל במונח, מתמקדת בחוסר היכולת של בני אדם לדעת את המציאות האולטימטיבית 
שהמציאות  כך  על  מדברת  השנייה  שלהם;  הקוגניטיביות  היכולות  מגבלות  בגלל 
האולטימטיבית בלתי ניתנת לידיעה באופן מהותי בגלל אופייה המובנה. אף על פי 
אפיסטמולוגית,  אי־ודאות  התזה של  את  הקבלה משקפות  בספרות  רבות  שאמירות 
כמה מהקטעים שאנו מצטטים מתייחסים לאי־ודאות אונטולוגית מהסוג שבו נתקלים 

בפיזיקה בת זמננו.

5.1. אריג המציאות

פיזיקאים מובילים הדגישו שהיקום הקוונטי הוא המקור לכל המציאות. מקורות קבליים 
גם משתמשים במבנה הרדל"א כמקור אולטימטיבי או אב קדמון של המציאות הפיזית.

א. פיזיקת קוונטים

The great extension of our experience in recent years has brought 
light to the insufficiency of our simple mechanical conceptions and, 
as a consequence, has shaken the foundation on which the customary 
interpretation of observation was based.

ההתרחבות הגדולה של הניסיון שלנו בשנים האחרונות הפנתה את הזרקור לכך 
שקונספטים מכניים פשוטים אינם מספקים, וכתוצאה מכך הרעידה את היסוד 

שעליו התבססו הפרשנויות המקובלות לתצפיות.13

[Uncertainty is] perhaps the central feature of quantum theory.
אי־ודאות היא אולי המאפיין המרכזי של תיאוריית הקוונטים.14

The quantum is the crack in the armor that covers the secret of existence.
הקוונטים הם הסדק שבשריון המכסה את סוד הקיום.15

 Bohr, N. ([1934]1987) Atomic Theory and the Description of Nature, Ox Bow Press, 	.13
Woodbridge, 2

גריבין )לעיל הערה 3(, עמ' 155. 	.14
 Wheeler, J. as cited in Brian, Denis (1995), Genius Talk: Conversations with Nobel 	.15
 Scientists and Other Luminaries, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht, Netherlands,

122



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

I would conclude that extra dimensions really exist. They’re part of nature.
הייתי מסכם ואומר שממדים נוספים באמת קיימים. הם חלק מהטבע.16

ב. קבלה

רדל"א הוא סוד חיבורי מ"ה וב"ן למעלה, מקור לכל ההנהגה.17

והוא המקום הראשון שנעשה  וראש לכולם,  אבל עתיק הוא למעלה מכולם 
חיבור של מ"ה וב"ן.18

ראו גם נספח 2 שם העתקנו את דברי הרמח"ל על הרדל"א במלואם.

5.2. היקום הבלתי מובן באופן מהותי

הדעה המקובלת של פיזיקאי קוונטים מובילים היא שהנתונים הבסיסיים של החומר 
או החלקיקים המרכיבים את אריג היקום בלתי ניתנים לידיעה מעצם טבעם, ולא בגלל 
מסוימים  במקומות  הקבלה  דומה,  באופן  שלנו.  המדידה  מכשירי  של  הדיוק  חוסר 
מציינת שפעילות הרדל"א היא סתומה להיגיון האנושי מיסודה, לא בגלל מגבלות 
של ההבנה שלנו דווקא, אלא כתוצאה של המהות הבלתי־ניתנת־לידיעה של הרדל"א. 
האופן שבו ביאור של היבט זה של אי־היכולת־לדעת נותר עקבי במשך המאות, מכתבי 
הזוהר, דרך האריז"ל ועד הרמח"ל, מעיד על רמת האמון בכך של הכותבים והנאמנות 

למשמעות המכוונת של הזוהר.

א. פיזיקת קוונטים

Science cannot solve the ultimate mystery of nature.
המדע אינו יכול לפתור את המסתורין הסופי של הטבע.19

We cannot know, as a matter of principle, the present in all its details.	
איננו יכולים לדעת, באופן עקרוני, את ההווה על כל פרטיו.20

 Witten, E. as cited in Bernstein, Jeremy (2003), Quantum Profiles, Princeton University 	.16
Press, Princeton, 138

לוצאטו, הרב משה חיים )1987(, קל"ח פתחי חכמה, פתח צ"ט, ירושלים, 267. 	.17
שם, פתח פ"ה, 242. 	.18

 Planck, M. cited in Barrow, John D. (2003), The Constants of Nature, Pantheon Books, 	.19
New York, 23

הייזנברג )לעיל הערה 5(, עמ' 197. 	.20



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

In more than forty years, physicists have not been able to provide a clear 
metaphysical [i.e. verbal] model [of quantum reality].

במשך יותר מארבעים שנה, פיזיקאים אינם מסוגלים לספק מודל מטפיזי ]קרי, 
מילולי[ ברור ]של המציאות הקוונטית[.21

I think I can safely say that nobody understands quantum mechanics.
אני חושב שאני יכול לומר בביטחון שאיש אינו מבין את מכניקת הקוונטים.22

The creation lies outside the scope of the known laws of physics.
הבריאה שוכנת מחוץ לטווח החוקים הידועים של היקום.23

The very concept of spacetime … isn’t precisely defined.
עצם הקונספט של מרחב־זמן ]...[ איננו מוגדר בדייקנות.24

ב. קבלה

בגין  אתתקן  אתתקן,  ולא  אתתקן  סתימין,  דכל  סתימא  עתיקין,  דכל  עתיקא 
מוחא  עלאה,  מוחא  ואקרי   ]...[ שכיח  דלא  בגין  אתתקן  ולא  כלא,  לקיימא 
סתימא, מוחא דשכיך ושקיט, ולית דידע ליה ]...[ עתיקא קדישא סתימא דכל 

סתימין, רישא דכל רישא רישא דלאו רישא, ולא ידע, ולא אתידע.25
עתיק מכל העתיקים, סתום מכל הסתומים, נברא ולא נברא, נברא כדי לקיים 
הכל, ולא נברא כי הוא בלתי מושג ]...[ ונקרא חכמה עליונה, חכמה סתומה, 
מכל  סתום  קדוש  עתיק   ]...[ אותה  מכיר  לא  אחד  ואף  ושקטה,  נחה  חכמה 
סתומים, ראש כל הראשים ]של כל הפרצופים שלמטה ממנו[, ראשית שאינה 

ראשית ]כי יש ישויות גבוהות יותר[, שלא ידוע ולא יוודע.26 
)הרדל"א נחשבת "הנסתרת ביותר" מכיוון שהיא מייצגת את היבט פרצוף עתיק 
אצילות.  של  אנפין  אריך  פרצוף   – בתוך  מולבש  ואינו   – מעל  שנותר  יומין 

 Capra, F. (1975) The Tao of Physics: An Exploration of the Parallels Between Modern 	.21
Physics and Eastern Mysticism, S. Publications (Ed.), Berkeley, 68

Feynman, R. (1965) The Character of Physical Law, MIT Press, Cambridge, MA, 129 	.22
 Hawking, S.W. (2003), The Large Scale Structure of Space-Time, Cambridge University 	.23

Press, 364
Witten, E. (2003) https://www.pbs.org/wgbh/nova/video/the-elegant-universe-part-1 	.24

זוהר ח"ג, רפח, א-ב. 	.25
זוהר שם. 	.26



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

העולם העליון ביותר שאנחנו יכולים להתייחס אליו בתודעה שלנו הוא אצילות 
]למשל, במהלך תפילת שמונה עשרה[ והרדל"א נמצאת "מעל" או "מחוץ" 

לעולם האצילות.
הרדל"א "מוסתרת" בגבול שבין השלם הבלתי ניתן לחלוקה )אור אין סוף( ובין 
)בסדר השתלשלות( הופך אותה  פרטי הבריאה. מיקומה הגבוה בעץ החיים 
לבלתי מובנת למוח האנושי – בלתי מובנת באופן עקרוני ולא רק בגלל מגבלות 
נוכחיות של יכולותינו הקוגניטיביות. הרדל"א מכונה "רישא דלאו רישא" – 
ראש שאינו תחילה – כדי להדגיש את העובדה שקיימים מבנים בתוך עץ החיים 

שהם אפילו נעלים יותר ]"קרובים יותר" לאור אין סוף[ מאשר הרדל"א.( 

נקרא רדל"א ע"ש הספיקות שיש בה.27

"אי־הוודאויות" הפועלות בתוכה  לידיעה" שכן  ניתנת  "בלתי  היא  )הרדל"א 
קרובות  ולעיתים  לחיזוי,  ניתנות  בלתי  לחלוטין  שהן  למציאויות  מקדדות 
זו. במהלך תצפית אחת המציאות שמתקבלת היא דבר אחד,  זו את  סותרות 
ובמבט שני התוצאה עשויה להיות שונה לחלוטין. תיאור זה של הרדל"א מזכיר 
מאוד את עקרון אי־הוודאות של הייזנברג, הקובע כי כל תוצאה אפשרית של 
אירוע, המיוצגת מתמטית כפונקציית גל סטטיסטית, קיימת במצב בלתי נצפה. 
פעולת הצפייה גורמת ל"קריסה של פונקציית הגל", כך שאחת מתוך התוצאות 

הפוטנציאליות 'נבחרת' כמציאות שלמעשה נחווית.(

אך בין היא ובין תולדותיה, מה שהיא עושה בפרצופים, אינם מושגים ונודעים 
כלל, זהו ענין דלא אתידע.28

)כמוזכר למעלה, הרדל"א בלתי ניתנת לידיעה מטבעה ואינה רק 'בלתי ידועה'. 
הרדל"א,  בתוך  "אי־הוודאויות"  של  קרובות  לעיתים  הסותרת  ההתנהגות 
העשויות להוביל לתוצאות המוציאות מכלל אפשרות זו את זו בתצפית חוזרת 
]"האם החתול של שרדינגר חי או מת"[, הן דוגמאות ל"פרדוקס קיומי" שהוא 
חלק בלתי נפרד מאריג המציאות ואינו "פרדוקס אפיסטמולוגי" התלוי במגבלות 

הקונספטואליות שלנו.(

לוריא, הרב יצחק, עץ חיים שער יג, פ"ב מ"ת. 	.27
קל"ח פתחי חכמה, פתח פ"ה, 242. 	.28



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

5.3. תרגום אי־יכולת הקביעה למציאות ניסויית

מכניקת הקוונטים והקבלה מסכימים שהעקרונות השולטים על הקיום של היקום שלנו 
ברמתו הראשונית ביותר פועלים לפי "חוקים" שמשתנים קיצונית מאלה שמתווכים את 
המציאות היומיומית שאנו חווים. "חוסר הקשר" הפרדוקסלי הזה בין מיקרו־עולמות 
ומקרו־עולמות זוכה להכרה מרובה כנקודת ההשקה בין חוסר ודאות קוונטי והמכניקה 
הניוטונית בפיזיקה, ובקשר של הרדל"א לאריך אנפין והביטויים "הנמוכים" יותר בתוך 
הקוסמולוגיה ההיררכית של הקבלה. שתי הדיסציפלינות שואפות להתוות במדויק 
מה קורה בנקודת ההשקה הקריטית הזו, המתוארת היטב על ידי הרב משה שץ בתור 

"הגשר הגדול" החידתי בין הקוונטים והעולם המוכר.29
באנליזה סופית, פיזיקה בת־זמננו והקבלה רומזות שייתכן שלעולם לא נגיע להבנה 
יסודית של המנגנון האחראי להעברת אי־יכולת הקביעה של קוונטים/רדל"א למציאות 

שאנו מתנסים בה, בגלל האופן המהותי שבו הקוונטים/רדל"א אינם ניתנים לידיעה.

א. פיזיקת קוונטים

All we know about [the world] are the results of experiments [observations].

כל מה שאנחנו יודעים על העולם הוא תוצאות של ניסויים ]תצפיות[.30 

)כלומר, אין לנו שום ידע על המצב הכולל אפילו של חלקיק אחד בממלכת 
הקוונטים שמאפשר את המציאות שאנחנו חווים.(

ב. קבלה

כי הז' תחתונות המתפשטין באריך אנפין, כבר אמרתי שהם לפי הנהגת הזמן. 
אך רדל"א היא עומדת למעלה מאריך אנפין, והוא סוד חיבור הנהגה הנצחיות 

בהנהגת הזמן.31
)אריך אנפין/עתיק יומין הוא נקודת המעבר בין המחשבה הבלתי ניתנת לידיעה 
של הבורא והקונספט המוכר של זמן. באופן דומה, אי־הוודאות של הקוונטים 

מתורגמת לכדי מרחב־זמן מוכר לנו.(

Schatz, M. (1996), Sparks of the Hidden Light, Ateret Tiferet Institute, Jerusalem, 54-55 	.29
גריבין )לעיל הערה 3(, עמ' 161. 	.30

לוצאטו, הרב משה חיים )1995(, אדיר במרום, י' ספינר, ירושלים, עמ' קפז. 	.31



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

מקום ההנהגה לפי ענין התחברות של מ"ה עם ב"ן, הוא ברישא דלא אתידע. 
ובין  היא  בין  אך  בפרצופים.  גדולה  הנהגה  נולד   – בה  שמתנהג  מה  ולפי 

תולדותיה אינם מושגים ונודעים כלל.32
)ציטוט זה קובע שאירועים – צירופים של מ"ה וב"נ – בתוך הרדל"א שלא 

ניתן לדעת, מולידים את הקרינות המוכרות של הפרצופים "הנמוכים יותר".(

על פי כל החיבורים האלה נמצאים כל המעשים שנעשו ושנעשים בעולם. כי 
לא יהיה מה שלא הושרש כאן.33

)כאן יש לנו הומולוגיה לתרגום אי־הוודאות של הקוונטים המיוצגת כעקומת 
היתכנות, אל תוך מציאויות מוגדרות. על פי הקבלה, המציאות נוצרה כביטויים 
של ארבע אותיות השם המפורש )שם הויה(. כל אחת מאותיות השם המפורש 
ולהפוך בגימטרייה  י-ו-ד(  י' –  )לדוגמה,  יכולה להיות מאויתת באופן מלא 
למספר )י-10 ו-6 ד-4 = 20(. יש להרחיב את השם המפורש בארבע דרכים 
וכן הלאה( היוצרים ארבעה שמות של  ו-ו  או  ו-א-ו  ו-י-ו,  )לדוגמה:  שונות 
אלוקים שערכם בגימטרייה, בסדר קדושה יורד, הוא 72 )ע"ב(, 63 )ס"ג(, 45 
)מ"ה( ו־52 )ב"נ(. הקבלה מלמדת שכל החלקים של המציאות הפיזיקלית בנויים 
על צירופים של שני השמות האחרונים, מ"ה וב"נ, שבתורם מושפעים על ידי 
שני השמות הנעלים יותר, ע"ב וס"ג. הרדל"א קובעת אילו צירופים של מ"ה 
וב"נ יגברו בכל רגע בזמן במהלך תצפית. מהפרספקטיבה שלנו נראה שצירופי 
מ"ה וב"נ נבחרים בתוך הרדל"א בסדר רנדומלי ובלתי צפוי מתוך טווח רחב 
של אפשרויות. תיאור זה מתאים מאוד, אם לא זהה, לעקרון אי־הוודאות של 
הייזנברג ו"קריסת פונקציית הגל" בעקבות תצפית, הגורמת לבחירה רנדומלית 

לכאורה של מציאות יחידה מתוך מספר אינסופי של אפשרויות.(

5.4. עולמות פוטנציאליים

נוגד־ הרעיון  עולה  הקוונטים  מכניקת  של  אחרות  ופרשנויות  קופנהגן  מפרשנות 
האינטואיציה שכל התוצאות האפשריות של אירוע, כפי שהן נקבעות על ידי פונקציית 
השפעות  להפעיל  המסוגלים  פוטנציאליים  כמצבים  קיימות  אכן  הסטטיסטית,  הגל 
ניתנות להבחנה בתוך העולם המוכר.34 הקונספט הנפלא הזה נכלל בהסברים הקבליים 

על הרדל"א.

קל"ח פתחי חכמה, פתח פ"ה, 241. 	.32
שם, פתח פ"ז, 246. 	.33

ראו ניסוי שני החריצים, לעיל הערה 7. 	.34



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

א. פיזיקת קוונטים

In QM, every possible outcome for an event exists in the unobserved state 
prior to collapse of the wave function.

בפיזיקת קוונטים, כל תוצאה אפשרית לאירוע קיימת במצב בלתי נצפה לפני 
קריסת פונקציית הגל.35

ב. קבלה

כל מיני החיבורים שהיה אפשר להמצא בין מ"ה וב"ן – באמת נעשו.36

)כל המצבים האפשריים, בכל מציאות נתונה, קיימים באופן פוטנציאלי בתוך 
תואם  זה  להתממש.  אחד  מצב  "בחירת"  המאלצת  התצפית,  טרם  הרדל"א 
לחלוטין לקריסת פונקציית הגל למציאות יחידה אחת "שנבחרה" מהרצף הרחב 

של תוצאות פוטנציאליות המוכתב על ידי משוואת שרדינגר.(

5.5. הפרדוקסליות המובנית של היקום

משימושים  השונה  "פרדוקס"  של  הגדרה  מעלים  והרדל"א  הקוונטים  תורת  עיקרי 
מקובלים אחרים של המושג. באופן כללי, אנחנו רואים בפרדוקס הבנה בלתי שלמה 
יתגלו כל  ייעלם באופן ספונטני כאשר  של אירוע או מצב. אנו מניחים שהפרדוקס 
רציונלי  הרכיבים הרלוונטיים שלו, מתוך הסתמכות על האינטואיציה שהטבע הוא 
באופן מהותי. הן מכניקת הקוונטים והן תורת הקבלה מלמדות שברמה העמוקה ביותר 
שלו, היקום שניתן לצפות בו מציית לחוקים שהם פרדוקסליים ביסודם. לא זו בלבד 
שאינו רק ייצוג של ביטוי של הידיעה הבלתי שלמה שלנו, פרדוקס הוא השתי וערב 

של מציאות פיזיקלית. 

א. פיזיקת קוונטים

It’s not that we can’t simultaneously specify the position and motion of 
an electron, but that it does not have a simultaneous specific position and 
motion.

זה לא שאיננו יכולים בו־זמנית לציין את המיקום והתנע של אלקטרון, אלא 
שאין לו מיקום ותנע סימולטניים ספציפיים.37

גריבין, לעיל הערה 3, 82. 	.35
קל"ח פתחי חכמה, פתח פ"ו, 243. 	.36

 Wald, G., cited in Brian, D. (1995) Genius Talk: Conversations with Nobel Scientists and 	.37
Other Luminaries, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht, Netherlands, 143



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

)לפי פרשנות קופנהגן של מכניקת הקוונטים, הסופרפוזיציה של מצבים מכילה 
הרבה תוצאות אפשריות, כולל כאלה השוללות זו את זו. למשל, חתול בקופסה 
שהוא גם חי וגם מת בניסוי המחשבה המפורסם של שרדינגר, או פוטון יחיד 
]בלתי נצפה[ העובר בו־זמנית בחריץ א' ובחריץ ב' בניסוי שני החריצים. כל 
פעם שהחתול )או הפוטון( נצפה, פונקציית הגל קורסת, כאשר תצפיות חוזרות 
נוגד  שזה  אף  מקרי.  הנראה  בסדר  אחרת  או  אחת  לתוצאה  מביאות  ונשנות 
אותו,  תופסים  כפי שאנחנו  ]מקרו־עולם[  האמיתי  העולם  האינטואיציה,  את 

משתלשל מחוסר הוודאות הזה של הקוונטים.(38

ב. קבלה

כל זה ]האינטראקציה של מ"ה וב"ן ברדל"א[ הוא עניין הספיקות.39
רבות  תופעות  כמכילה  רדל"א  של  המציאות  את  מתאר  הספיקות"  )"עניין 

הסותרות את עצמן ואינן מתאימות זו לזו.(

ויש חיבורים הפכיים ]של מ"ה וב"ן[, ואף על פי כן שניהם נמצאים, כי הפרצופים 
]שמעבירים את הצירופים של הרדל"א[ מורכבים כך ומשניהם נמצאים איכויות 
בפרצופים. ולפי שליטתם למעלה ]ברדל"א[ – כך נעשה מה שנעשה בפרצופים, 
אך אינו מושג ונראה כלל ]...[ שאין הספיקות ההם כמו ספיקות דעלמא, שאנו 
בספק אם יש דבר אחד, או אם אינו, אלא האמת הוא, כל מה שאנו מזכירים 
בספיקות – כל אותם הדברים ישנם באמת בה ]...[ מה שהרישא הזאת עצמה 
כפי מה שמשיגים בה, גורמת הספיקות האלה כי פעם אחת נראה שיש בה כך, 
ופעם אחת יש בה כך ]...[ שנראה רגע שהוא דבר אחד, ואם מסתכלים באותו 

הענין יותר – נראה שאינו כך, אלא בדרך אחר מתחלף ממנו.40

)תיאור זה של הפרדוקס המהותי של המציאות עשוי להיות המשפט הקבלי 
שתומך יותר מכל באי־ודאות אונטולוגית ולא אפיסטמולוגית. הרמח"ל מוסיף 
ומפרט שהצירופים השונים של מ"ה וב"נ ש'נבחרו' בתוך הרדל"א קובעים את 
יותר, שבתורם מעבירים את המידע  הקונפיגורציות של הפרצופים הנמוכים 
שקודד על ידי צירופי מ"ה וב"נ לשלבים הנמוכים ביותר של עץ החיים )בסדר 
ההשתלשלות(. לבסוף, מלכות דמלכות של עולם העשייה הופכת את המידע 

 Albert, D.Z. (1992) Quantum Mechanics and ובנוסף:   ,)3 הערה  )לעיל  ויינברג  ראו  	.38
.Experience, Harvard University Press, Cambridge

קל"ח פתחי חכמה, פתח פ"ה, 242, וראו פירוש הדברים באורך בפתח פ"ו שהעתקנו בנספח 2. 	.39
שם, פתח פ"ו, 243-244. 	.40



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

למציאות ממשית שמתאימה ל'תכנית האדריכלית' ש'נבחרה' בתוך הרדל"א. 
ברדל"א  'הבחירה'  תהליך  הנקודה שהמנגנון שעומד מאחורי  מובהרת  שוב 
והוצאת התוצאה לפועל בשלבים התחתונים יותר של עץ החיים, הינו חסום 
שהמנוע  מאמינים  רבים  מידה,  באותה  כזה.  יוותר  ותמיד  האנושית  להבנה 
הסטוכסטי שמניע את עקרון אי־הוודאות וההתממשות הרנדומלית־לכאורה של 

תוצאה אחת מקרב אפשרויות רבות מספור יישאר חידתי לנצח.(

5.6. אחדות בקנה מידה גדול

הקבלה  של  העיקרית  המטרה  רבות,  מאות  לאורך  שלה  הגלגולים  בכל  למעשה 
הנפרדות  מול  שלו,  והבריאה  הבורא  של  המוחלטת  לאחדות  עדות  להיות  נותרה 
והאינדיבידואציה הקיימות לכאורה, כשהרדל"א מייצגת את הקשר הקריטי בין השלם 
ההדדית  הקישוריות  על  דומה  באופן  מצביעה  זמננו  בת  קוונטים  פיזיקת  וחלקיו. 

הבולטת של כל הכוחות והחלקיקים המרכיבים את היקום הניתן לצפייה.

א. פיזיקת קוונטים 

Quantum physics reveals a basic oneness of the universe.
פיזיקת קוונטים מגלה אחדות בסיסית של היקום.41

The world acts more like a single indivisible unit, in which even the 
‘intrinsic’ nature of each part (wave or particle) depends [...] on its 
relationship to its surroundings.

אפילו הטבע  לחלוקה שבו  ניתנת  בלתי  יחידה אחת  כמו  יותר  פועל  העולם 
עם  שלו  היחסים  במערכת   ]...[ תלוי  חלקיק(  או  )גל  חלק  כל  של  המהותי 

הסביבה שלו.42

The inseparable quantum interconnectedness of the whole universe is the 
fundamental reality, and [the] relatively independent behaving parts are 
merely particular and contingent forms within this whole.

הקישוריות ההדדית הבלתי ניתנת להפרדה של הקוונטים של כל היקום היא 

קפרה )הערה 21(, עמ' 68. 	.41
 Peat, F.D. (1997) Infinite Potential: The Life and Times of David Bohm, Basic Books, 	.42

New York, 106



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

המציאות היסודית, והחלקים המתנהגים בצורה עצמאית יחסית הם בסך הכל 
צורות מסוימות ומקריות בתוך השלם הזה.43

ב. קבלה

דהא כלא ביה מתדבקן והוא מתדבק בכלא, הוא כלא.
כולם מתחברים אליו ]אל הרדל"א[ והוא מתחבר אל הכל, הוא הכל.44

שכל ההנהגה היא אור אחד ]...[ והנה רדל"א הוא מין אור אחד.45
להיות כל ההנהגה בכל חלק.46

6. השלכות

עד לתקופה הידועה כתקופת ההשכלה )האמנציפציה היהודית, סביבות 1880-1770( 
ומסיבות של דת, לשון, פוליטיקה ודמוגרפיה, העולם הכללי והספרות היהודית היו 
עד  המוקדמת,  התנכית  הספרות  למרות  ובלתי־נפגש.  נפרד  קיום  בעלי  רבה  במידה 
היום המערב )כולל יהודים חילונים רבים( עדיין אינו מודע לכמות הנכבדה של ידע 
פילוסופי ומטפיזי הנמצא באוסף נרחב של כתבי יד יהודיים )בעיקר בעברית ובארמית( 

שאינם תנכיים.
במאמר זה ניסינו להראות שעקרונות יסודיים של פיזיקת מכניקת הקוונטים של 
המאה העשרים משתקפים בכתבים יהודיים אזוטריים שקדמו להם. התייחסנו במיוחד 
קבליים  בכתבים  מתוארים  שהם  כפי  הרדל"א,  של  שביטויים  מעניינת  להיפותזה 
עתיקים, בני ימי הביניים ומהמאה השמונה עשרה, דומים להפליא, אם אינם זהים, 
לקונספטים שנכללים בעקרון אי־הוודאות של הייזנברג. כדי לבסס תזה זו הצגנו תחילה 
אי־ עקרון  של  הניסוח  על  בדגש  הקוונטים,  מכניקת  של  קצרה  מדעית  אונטולוגיה 

הוודאות. לאחר הצגת כמה עקרונות כלליים של הקבלה הרלוונטיים לנושא, ביארנו את 
מבנה הרדל"א והמשכנו בהמחשה של ההומולוגיה בין הרדל"א ועקרון אי־הוודאות תוך 
שאנו שואבים מכתבים מודפסים של פיזיקאים מובילים מהמאה העשרים וממקורות 
קבליים רלוונטיים. תיעדנו כי בשתי המערכות, המציאות של המאקרו־עולם המוכר לנו 

 Bohm, D. (1975) ‘On the Intuitive Understanding of Nonlocality as Implied by Quantum 	.43
Theory’, Foundations of Physics, 5, 93-109

זוהר ח"ג, רפח, א. 	.44
קל"ח פתחי חכמה, פתח פ"ו, 244. 	.45

קל"ח פתחי חכמה, לעיל הע' 33. 	.46



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

תלויה לחלוטין בתופעות יסודיות יותר שנוגדות מאוד את האינטואיציה, ונובעת מהן. 
בתוך העולמות הפנימיים הללו אין שום סיבתיות כפי שאנו מזהים אותה באינטואיציה 
שלנו, אלא יקום בלתי דטרמיניסטי שבו אפשרויות רבות, אפילו כאלה השוללות זו את 
זו, מתקיימות יחד עבור כל תוצאה אפשרית או צפייה. למעשה דבר אינו ידוע לגבי 
המנגנון שדרכו "אירועים" בממלכת הקוונטים/רדל"א מתורגמים לתופעות בעולם 
שאנחנו חווים אותו. מה שנראה כתנודות מקריות נטולות סיבתיות המהותיות לממלכה 

זו, מגביל את מה שניתן לחזות לגבי אירועי העתיד.
הזוהר כותב שהרדל"א הינו: "סתימא דכל סתימין, רישא דכל רישא רישא דלאו 
רישא, ולא ידע, ולא אתידע – סתום מכל סתומים, ראשית כל הראשיות, ראשית שאינה 
יוודע". מילים אלו הן תיאור מתאים באותה מידה לעולם  ולא  ידוע  ראשית, שלא 
כך לממצאים האמפיריים  כל  ידע שקרוב  ציטטו  כיצד הקדמונים  בדיוק  הקוונטים. 
של הפיזיקה בת זמננו נותרת שאלה פתוחה. חכמי הקבלה בהחלט לא ביצעו ניסויים 
בקוונטים. יהודים אורתודוקסים רבים מניחים שהם שאבו את האמיתות הללו מהגות 
בתורת הסוד הנסתרת אשר, כחלק מתורה שבעל פה, הועברה ממשה מסיני, או על ידי 

חוויה מיסטית ישירה )רוח הקודש(.
אי־ ועקרון  הרדל"א  מתייחסים  שאליהם  המציאות  של  עיקריים  אספקטים  אם 
ומכניקת  הקבלה  את  לשלב  אפשרי  שיהיה  ייתכן  הדבר,  ואותו  אחד  הם  הוודאות 
הקוונטים לכדי מסגרת קונספטואלית משותפת ומעשירה־הדדית. איור 1 ממחיש כיצד 
סינתזה כזו יכולה להתקדם. בסכמה זו, ההתפתחות והגבולות של תובנה אנושית לגבי 
אריג היקום והאופן שבו הוא פועל מיוצגים על ידי סט של שלוש קוביות הנערמות זו 
על זו: קופסה קלאסית )ניוטונית( קטנה הנמצאת בתוך קופסת קוונטים בינונית אשר 
בתורה נכנסת לקופסת הקבלה הגדולה. ההיקפים של הקוביות מרמזים על הגבולות 
התיאורטיים של ידע יסודי על היקום שניתן להשיג בכל דיסציפלינה. בעידן הקלאסי 
)טרום־קוונטים( הפיזיקה הניוטונית הספיקה כדי לפתור, בדייקנות יחסית, אינספור 
1(. לתובנות עמוקות יותר ורבות־ קושיות לגבי האופרציות המכניות של היקום )קו 
ניואנסים לגבי המציאות יכלו להגיע רק באומדן גס – או שהן היו סתומות לחלוטין 
שהן  כדי  הקוונטים  תיאוריית  של  בהופעתה  צורך  היה  הניוטונית.  החשיבה  לפי   –
יפתרו באופן משביע רצון )קו 2(. העקרונות של תורת הקוונטים מכתיבים שזה בלתי 
אפשרי לחזות אירועים בעתיד בדרגה כלשהי של ביטחון, כי לעולם לא נוכל להשיג 
ידע מלא של המיקום והתנע אפילו של חלקיק יחיד. אבל ייתכן שאמירה זו נכונה רק 
בתוך קופסת הקוונטים, שבהיותה מוגבלת על ידי עקרון אי־הוודאות מייצרת מחסום 
שמעבר לו המדע אינו יכול לחקור. בניגוד לכך, יש מבנים מוכרים, כמו האספקט הזכרי 
של עתיק יומין )המוזכר לעיל( ואדם קדמון, שממוקמים "מעל" הרדל"א בהיררכיה 
הקבלית. ביטויים אלוקיים אלה שוכנים מעבר להשגתו של המדע המודרני )כבול כפי 



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

שהוא על ידי עקרון אי־הוודאות/הרדל"א(, אבל, פוטנציאלית, זמינים עדיין להיגיון 
אנושי )קו 3(.

ניתנים  לרדל"א  מעבר  תחומים  שבו  מסלול  מתווה  היהודית־נוצרית  המסורת 
להשגה: נבואה. במקרים נדירים, הבורא מעניק לאנשים נבחרים את היכולת לחזון 
נבואי. מהפרספקטיבה הנוכחית, ניתן לסכם כי במקרים כאלה אלוקים ברצונו מאפשר 
לשכלים פרטיים להתעלות מעבר למרחב־זמן ולאי־יכולת הקביעה של הרדל"א/עקרון 
אי־הוודאות )נקודה ב באיור 1(, כדי להציץ במציאות המאוחדת של התוכנית האלוקית. 
שמחסום  זמן  כל  הקוונטית,  אי־הוודאות  של  המקריות  השעיית  בהכרח  יכלול  זה 
הרדל"א הופך חדיר על ידי מחשבתו של הנביא. הכתובים אף רומזים )למשל במדבר 
יב, ו-ח( שההצצה האנומלית הזו מעבר לווילון הרדל"א והמודעות כתוצאה מכך של 
הכוונה האלוקית משתנה במשך הזמן שהיא אורכת ובצלילותה, ביחס לגדלותו של 

הנביא האינדיבידואלי.
ניקח כדוגמה את סיפור בלעם בתורה )במדבר כב, ב-כד, כה(. בלק מלך מואב 
מודע לכוחותיו של בלעם כמכשף רב עוצמה ומעסיק אותו כדי לקלל את עם ישראל. 
לפי התזה הנוכחית, כאשר איננו משיג את הנבואה, המודעות של בלעם מוגבלת על 
לבחור  יכול  הוא  וכך  האנושות,  כפי שאר  בדיוק   ,)1 באיור  א  )נקודה  הרדל"א  ידי 
באופציה לקלל או לברך את ישראל, כפי שירצה. אולם כאשר הוא מקבל את הנבואה 
 – מודה  עצמו  ובלעם   – מציינת  התורה  הנרטיב  אורך  לכל  שונה:  האלוקית המצב 
שהכוח שלו לבחור בדרך פעולה נלקח ממנו למשך זמן החוויה הנבואית, והתנהגותו 
נאלצת להתאים לתוכנית האלוקים. באופן מכני, החדירה דרך ממברנת הרדל"א )נקודה 
ומשעבדת  לרצונו של בלעם  נבואית, משיקה  הנחיה  1( כאשר מתאפשרת  באיור  ב 
אותו כדי שזה יתאים לתכנון המאוחד הצומח מ"קריסת פונקציית הגל האוניברסלית" 

האלוקית – מצב המנוגד לאוטונומיה ולאג'נדות אישיות.

7. מסקנות

ניסינו בחיבור זה להראות שלפעילות הרדל"א כפי שהיא מתוארת בזוהר ובכתבים 
עיקריים של האריז"ל, הרמח"ל וגדולי קבלה אחרים, יש דמיון מעורר מחשבה ומסקרן 
לעקרון אי־הוודאות של הייזנברג, עמוד תווך של מכניקת הקוונטים. כאשר אנו מציבים 
את ההומולוגיות הללו אלה בצד אלה, המחשנו כיצד הן מעצבות את ההבנה שלנו לגבי 
כמה עקרונות מפתח קוסמולוגיים, כולל עצם אריג הבריאה, תרגום אי־יכולת הקביעה 
לכדי מציאות שמתנסים בה, והטבע הפרדוקסלי במהותו אבל המאוחד בסופו של דבר 
של היקום הפיזי. נידונו השלכות אפשריות של פרדיגמת הרדל"א/מכניקת הקוונטים 

לגבי אפיסטמולוגיה ונבואה.



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

לסיכום, אנו רואים שתי מערכות נוגדות־אינטואיציה – האחת שורשיה בחשיבה 
מיסטית עתיקה והשנייה בניסויים מדעיים מתקדמים – המציגים התלכדות מפתיעה 
נוספת בכיוונים  יסודיים מסוימים של היקום. הגות  לגבי היבטים  בתיאורים שלהם 
לגלות  עשויה  הדדי,  כבוד  באווירה של  ומתקיימת  טהורה  מסקרנות  המונעת  אלה, 
והמטרה של היקום. במידה שבה מכניקת הקוונטים  הערכה חדשנית של הפעולות 
בין  דיאלוג מתמשך  חולקות מכנה משותף בהבנת המציאות שלהן,  ותורת הקבלה 
יוצאת  ההתקדמות  הדדי.  חיזוק  לספק  יכול  והלאה  מכאן  אלה  דיסציפלינות  שתי 
הדופן בפיזיקת הקוונטים ובקוסמולוגיה שאנחנו עדים לה כיום, יכולה לחמש מסורות 
את  שינגיש  מילים  ובאוצר  עוצמה  רבות  באנלוגיות  הקבלה  כמו  עתיקות  מיסטיות 
מעיינה של חוכמת הקבלה )הנסתרת עד כה( לקהלים מודרניים. בתמורה לכך, מסורת 
ובעלי פוטנציאל  נתיבים חדשים  יכולה לסמן  הקבלה, בעלת הדימויים המופלאים, 
מהפכני למחקר מדעי. מקבילות מרתקות כאלה העניקו השראה לפיזיקאי יואל פרימק 
המיסטיקה  לקבלה,  "נפנה  להצהיר:  אברמס  אלן  ננסי  המדע  של  ולהיסטוריונית 
היהודית מימי הביניים, כמקור אפשרי לשפה ולמטפורות, מכיוון שקונספטים קבליים 
נתנה  הקבלה  הקוסמולוגיה של  בנוסף,  להפליא.  לתמונה שלנו  מסוימים מתאימים 
משמעות ומטרה לחיי היומיום של מאמיניה, מה שאנחנו מקווים שיהיה אפשרי גם 

עבור הקוסמולוגיה המודרנית המתפתחת כיום".47

פרימק, לעיל הע' 1. 	.47



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

איור 1: מודל המציג את גבולות התובנה האנושית מול אריג היקום ופעולותיו, כפי שהם נקבעים על ידי 
פיזיקה ניוטונית )קלאסית(, מכניקת קוונטים ותורת הקבלה. לפרטים נוספים עיינו בטקסט.



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

נספח 1 48
תורת הקבלה ועקרון אי־הוודאות של הייזנברג

פרצופים

יותר הפועלות בתיאום. הנהגת העולם  או  הוא מבנה חדש של ספירה אחת  פרצוף 
תלויה במיקומים השונים ובאינטראקציות של הפרצופים – הזכריים והנקביים, שכן 

יש להם השפעה ישירה על המידה והאיזון של הגורמים של חסד, דין ורחמים.

פרצופים – מערכות אלוקיות

ויש פרצוף. ספירה הוא כח מן העשר כחות בכלל, שהוא המוסד  יש ספירה 
שעליו נבנה כל בנין הפרטיות התלוי בו. אך פרצוף הוא שלמות כל הכח ההוא 
ועיקרו בסוד התרי"ג, שהוא כל בנין  נראה מפורש בסוד דמות אדם.  בפרט, 

האדם.49

הספירות הם מה שיצא מסוד המקום שנעשה בזמן הצמצום. כל ספירה – חלק 
קו האין סוף ב"ה שנכנס  פנימיות הנמצא מצד  יש  ולפנים מזה  מן הרשימו. 
בתוכו. והקו מאיר בתוך הפנימיות בסוד נשמה לנשמות, ומצד זה הוא שוה בכל 
המדרגות לגמרי. אך הנשמה שהיא הלבוש שלו – זאת נעשית לכל פרצוף לפי 
מה שראוי לו, ובה נבחנים הפרצופים זה מזה, שאין השינוי בקו, אלא בלבוש 

שלו שהיא הנשמה.50
אור ה' הוא בעל ייחודיות מושלמת, ללא כל משתנים או שוני. ברגע שהאנרגיה הזאת 
נכנסת לספירה51 מסוימת, התוצאה או האפקט שלה הופכים לכוח או לתכונה מסוימים 
שבאמצעותם הבורא מדריך את העולמות. פרצוף הוא תצורה של ספירה52 אחת או יותר 
הפועלות בתיאום. הפירוש של פרצוף בארמית הוא פנים או ארשת פנים. פנים מורכבות 
מאלמנטים רבים ומגוונים כמו עיניים, אף, מצח וכן הלאה, אך כולם מתואמים כיחידה 

מתוך אפיללו ר׳ רפאל )2020(, מושגי חוכמת הקבלה, מודיעין, עמ' 67-60. 	.48
קל"ח פתחי חכמה, פתח י"ז, 55. 	.49

שם, פתח כ"ט, 84. 	.50
ההמרה נגרמת על ידי הספירה, האנרגיה היא ייחודית ולא משתנה. 	.51

סידור של אחת או יותר ספירות בתוך עשר הספירות. 	.52



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

אחת בודדת. הפנים הן גם ייחודיות,53 הן מראות את הזהות הייחודית של האדם והן 
כלי התקשורת העיקרי.

חלק מהפרצופים, הם זכריים ומעניקים חסד, בעוד אחרים הם נקביים ומעניקים 
דין. הזכריים מתאימים לחסד ומההיבט של השם מ׳׳ה )45(. הנקביים מתאימים לדין 
ולגבורה ומההיבט של השם ב׳׳ן )52(. על ידי ייחודם, איזונים שונים של שני כוחות 
אלה )חסד ודין( יוצרים את ההנהגה. דין מוחלט יהיה הרס של כל דבר שאינו מושלם, 
נחוצים  אלה  היבטים  שני  זאת,  עם  הגבלות.  ללא  הכול  יאפשר  מוחלט  חסד  בעוד 

להנהגה של משפט, וכדי לתת לאדם אפשרות של בחירה חופשית.
ביניהם.  גומלין  וקשרי  הארות  פעולה,  של  מתמיד  במצב  נמצאים  הפרצופים 
הפרצופים.  של  תיקונים54  נקראת  האנרגיות  והשפעת  החלפה  של  הזאת  הדינמיות 
בזמן  תיקונים אלה היא ההארות השונות בעלות העוצמות השונות, כתלות  תוצאת 
ובפעולות האדם. הם מתרגמים את הרצון העליון להשפעות ואפקטים מסוימים עבור 

הנהגת העולמות.
זיווג )ייחוד( של שני פרצופים, זכריים ונקביים  בניית פרצוף מושגת באופן של 
גבוהים יותר, ולאחריו תקופה הנקראת היריון בתוך הפרצוף הנקבי העליון, ולידה, 
מהפרצופים  אנרגיות  יונק  הוא  שבה  יניקה,  קיימת  מכן  לאחר  מתגלה.  הוא  כאשר 

הגבוהים יותר, ולבסוף הגדלות כשהוא עצמאי לחלוטין.55
יש חמישה פרצופים עיקריים56 )יש מונים פרצוף שישי, הוא עתיק יומין(:

•  אריך אנפין – פנים ארוכות
•  אבא
•  אמא

•  זעיר אנפין – פנים קטנות
•  נוקבא – נקבה

ופרצוף אחד מעליהם: עתיק יומין )שחלק ממנו, ז' ספירות תחתונות, לבוש בתוך 
אריך אנפין(.

מחמישה העיקריים האלה נובעים שבעה נוספים, כולם מואצלים מעשר הספירות 
כדלקמן:

לכל פרצוף או תצורה יש זהות ותפקיד ייחודי משלו. 	.53
פעולות או תוצאות. 	.54

האדם נוצר בדמות האנרגיות העילאיות. 	.55
גם תצורות משניות. 	.56



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

מכתר:

-  עתיק יומין ונוקבא שלו.
-  אריך אנפין ונוקבא שלו.

מחכמה:

-  אבא
-  ממלכות של אבא – ישראל סבא.

-  ממלכות של ישראל סבא – ישראל סבא ב.

מבינה:

-  אמא
-  ממלכות של אמא – תבונה.

-  ממלכות של תבונה – תבונה ב.
ישראל סבא ותבונה נקראים גם על פי ראשי התיבות שלהם : יסו"ת או יסו"ת ב.

מחסד, גבורה, תפארת, נצח, הוד ויסוד:

-  זעיר אנפין הנקרא גם ישראל.
-  מזעיר אנפין – יעקב.

ממלכות:

-  נוקבא – מחולקת לשני פרצופים – רחל ולאה.

פרצוף עתיק יומין

פרצוף עתיק יומין נעלה על כל הפרצופים. יש לו עשר ספירות. ההיבט שלו של השם 
)52( מתאים  ב׳׳ן  )45( מתאים לעיקרון הזכרי; ההיבט שלו של השם של  מ׳׳ה  של 
לנקבי. הוא נקרא "עתיק ונוקבא שלו". הנוקבא – הנקבי שלו קשור אליו, גב אל גב. 
פונה אל החזית תצורתו  הנקבית,  פונה אל הגב תצורתו  פנים,  כולו  הוא  לכן עתיק 

הזכרית. כל אחד מההיבטים הללו – זכרי ונקבי – מורכב מעשר ספירות.

פרצוף אריך אנפין

אריך אנפין הוא הפרצוף העיקרי בכל עולם; כל הפרצופים האחרים הם ענפים שלו. 
הזכריות  ונוקבא שלו".  אנפין  "אריך  יוצרים תצורה אחת בשם  והנקביות שלו  הוא 
שלו היא צידו הימני, והנקביות שלו, צידו השמאלי. אריך אנפין הוא הפרצוף הראשון 

באצילות והשורש של כל האחרים.



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

פרצופים אבא ואמא

שני הפרצופים האלה חיוניים להנהגת העולמות; הם הקישור בין תצורת אריך אנפין, 
שהיא הפרצוף הגבוה ביותר, ותצורת זעיר אנפין אשר מקשרת את ההאצלות האלה 
אל העולמות על ידי זיווג שלו עם הפרצוף נוקבא. אבא הוא הספירה חכמה, ואמא 

היא הספירה בינה.

זעיר אנפין ונוקבא

פרצוף זעיר אנפין נקרא לעיתים קרובות על פי ראשי התיבות שלו – ז"א. הוא מורכב 
עם  ז"א  הנבראים,  עבור  ויסוד.57  הוד  נצח,  תפארת,  גבורה,  חסד,  הספירות:  משש 
תצורת נוקבא הם הפרצופים המרכזיים של ההנהגה. כל מערכות היחסים שלנו עם 

הנ"ל מכוונות תחילה לזו"ן )זעיר אנפין ונוקבא(.

מוחין – כוח מנחה

המוחין הם הכוח המנחה הניתן לפרצוף על ידי פרצוף אחד או שניים עליונים יותר. 
כתלות במצב הגדילה.58 ישנם מוחין של קטנות – יניקה, ושל גדלות. יש גם מוחין אשר 
נכנסים לפרצוף הפָּחוּת יותר – פנימי, ומוחין אשר מקיפים אותו – חיצוני. הכוחות 

המנהיגים האלה משתנים בכוח ובעוצמות.

והופך לעשר ספירות כאשר הוא מקבל את כוח המנהיג שלו. 	.57
הראשונה או השנייה. 	.58



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

נספח 2
תורת הקבלה ועקרון אי־הוודאות של הייזנברג

ביאור ענין הספקות דרדל"א

כל מיני החיבורים שהיה אפשר להמצא בין מ"ה וב"ן – באמת נעשו. ועל 
פי כולם היא ההנהגה העיקרית הנעלמת. ויש חיבורים הפכיים, ואף על פי 
כן שניהם נמצאים, כי הפרצופים מורכבים כך, ומשניהם נמצאים איכויות 
– כך נעשה מה שנעשה בפרצופים, אך  בפרצופים. ולפי שליטתם למעלה 
מיני  בכמה  בפרצופים  הנמצאים  אלא שהשינויים  כלל.  ונראה  מושג  אינו 
מצבים, ומקרים אחרים המתחדשים בהם – ידענו שהם יוצאים מזה. אך אין 

שום אחד רואה אותם מה שהם באמת.
אחר שפירשנו מקום ההנהגה של חבור זה, נפרש ענינים הפרטים שבמקום זה, 

והוא ענין הספיקות שבה ]...[
וב"ן, כל זה הזכיר הרב  בין מ"ה  כל מיני החיבורים שהיה אפשר להמצא 
זללה"ה בענין רדל"א, שהם ספיקות בענין חיבור מ"ה וב"ן. ושני דברים קשה 
לנו לכאורה על דבריו: א' – מה תועלת יש בידיעת הספיקות האלה. והשנית – 
כי הוא עצמו אומר, והוא מוכרח, שכמו הספיקות שיש ברדל"א – כך יש בכל 
שאר הפרצופים. ואם כן יקשה, מה טעם לקרוא לרישא הזאת רדל"א, אם כל 
שאר אצילות הוא גם כן כך – שאינו נודע. והיינו יכולים לתרץ ולומר: שהיא 

הראשונה, שבה נולדים הספיקות בתחלה, ואחריה נמשכים באצילות. 
אך אין זה נראה לפי כוונת רשב"י זללה"ה, שנראה מדבריו באידרא – שקורא 
לרישא הזאת בשם זה לרוב גדולתה ויקרה, שעל כן היא נעלמת, שאמר: רישא 
יתרון  ידיע ולא אתידע. ואם כן, כל האצילות שוה, ומאי אולמיה, ומה  דלא 
זה. אך הענין הוא, שרדל"א עומדת להנהגה אחת,  לקרוא לרישא זאת בשם 
שצורך אותה ההנהגה הוא להיות כך באלה הספיקות, וכדלקמן. ומפני כוחה 
ושליטתה נמצא בפרצופים אלה הספיקות גם כן. והם איזה ענינים בפרצופים 
והענין הוא, שאין הספיקות ההם כמו ספיקות  וכדלקמן.  מסתעפים מענינה, 
דעלמא, שאנו בספק אם יש דבר אחד, או אם אינו, אלא האמת הוא, כל מה 
שאנו מזכירים בספיקות – כל אותם הדברים ישנם באמת בה. ובזה תבין גם 
כן מהיכן לנו להסתפק בדברים האלה, בפרט בכל אותם הפרטים שהזכיר הרב 
אם  גרידא,  הספיקות  בשלמא  כלל.  אדעתן  לאסוקי  לנו  היה  שלא  זללה"ה, 



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

יש אורות וכלים דב"ן, וכל התלוי בזה – ממילא מספקא לן. אבל שאר דברי 
ספיקות – מהיכי תיתי להסתפק בהם כלל.

גורמת  בה,  שמשיגים  מה  כפי  עצמה,  הזאת  שהרישא  מה  הוא,  הענין  אלא 
הספיקות האלה, כי פעם אחת נראה שיש בה כך, ופעם אחת יש בה כך. אך אם 
היתה נעלמת לגמרי, היינו אומרים בדיבור אחד לבד – שהיא ועניניה נעלמים 
ממנו, ולא היינו יורדים לפרטי הספיקות. אך הענין הוא כמ"ש, שאדרבא – כל 
הדברים האלה נראים ממנה, רק שאי אפשר לעמוד עליהם לקבוע דבר אחד 
בקביעות. וזה כמו ששמעת כבר, שכל ההנהגה היא אור אחד, שבראות האור 
ההוא מבינים ההנהגה או הענין ההוא. והנה רדל"א הוא מין אור אחד הולך 
ברצוא ושוב, שנראים בה כל הענינים האלה, ואי אפשר לעמוד על שום אחד 
מהם. והיינו שהראיה בה היא מסופקת, בלא שום קבע, שנראה רגע אחד שהוא 
דבר אחד, ואם מסתכלים באותו הענין יותר – נראה שאינו כך, אלא בדרך אחר 

מתחלף ממנו, וכדלקמן.
נעשו, והיינו כי אלה הם כל הדרכים שיכול הטוב להתפשט, להחזיר  באמת 
הרע לטוב, וזה פשוט. כי אם היה חסר חיבור אחד, הרי תיקון אחד היה חסר, 
וצריך שיהיה הכל מתוקן. אדרבא, כח הצירוף הוא מצרף דבר לדבר בפרטות, 

כל חלקיהם עם כל חלקיהם.
ועל פי כולם היא ההנהגה העיקרית הנעלמת, אותה הנהגה שאמרנו – חוקותיה 
שהם  פרטים,  חוקים  יש  המגולה  שלהנהגה  כמו  והיינו  החיבורים.  אלה  הם 
החוקים של הפרצופים וכל התלוי בהם, שהם סדרים המספיקים להנהיג כל 
נמצא, וכל ענין בהנהגה ההיא, כך בהנהגה הזאת הנעלמת יש חוקים פרטים, 
שהם מספיקים להנהיג את הכל בה, ואלה הם החיבורים האלה. ותראה ההפרש 
שבין הנעלמת והנגלית: הנגלית נראים כל עניניה, כל אחד בפני עצמו, וקובעים 
אנו שישנם כולם. אך הנעלמת – אין נודעים עניניה, אלא חוקותיה נודעים מכח 
הספיקות. לפי שרואים בכמה מיני דרכים – נדע שכל הדרכים ההם ישנם. אך 
אי אפשר לקבוע, בהסתכל בה, שום דבר. כי אדרבא, הולכות מדבר אל הפכו.

ויש חיבורים הפכיים, וזה פשוט, בדרך הצירוף, שכל הפשוטים מתרכבים כל 
אחד עם כולם. נמצא חיבוריהם הפכיים ממש.

ואף על פי כן שניהם נמצאים, ואין זה קושיא, כי שניהם נמצאים, להיות שולט 
כל אחד בנושא בפני עצמו. והפרצופים גם כן יש בהם איכויות מזה ואיכויות 

מזה. וזהו:
כי הפרצופים מורכבים כך, ומשניהם נמצאים איכויות בפרצופים, אך לפעמים 

שולט כח ואיכות אחד, ולפעמים כח ואיכות אחר ]...[



חיים מ' שיפער ורפאל אפיללו

בדד 39-38, תשפ"ה

– כך נעשה מה שנעשה בפרצופים, כי כיון שאמרנו  ולפי שליטתם למעלה 
נמצאים  ההם  החיבורים  ושמן  ההם,  החיבורים  עם  לפרצופים  חיבור  שיש 
שליטת  שישתנו  צריך  החיבורים,  שליטת  שינוי  לפי  בפרצופים,  איכויות 

האיכויות בפרצופים.
אך אינו מושג ונראה כלל, היינו שזה השורש אינו נודע, כי אינו מתגלה.

אלא שהשינוים הנמצאים בפרצופים – לפי שהשינוים – רואים אותם בפרצופים.
ומקרים אחרים המתחדשים בהם, ר"ל שלפעמים נראה  מיני מצבים  בכמה 
בפרצופים שליטת אורות ותיקונים, ולפעמים חסרונות. והיינו כל אותם הענינים 
המפורשים בספיקות בדברי הרב זללה"ה, שהם ענינים במצב שלהם, או באיזה 

ענין אחר המפורש שם.
מזה, זהו מה שאנו אומרים – שרישא דלא אתידע הוא  יוצאים  ידענו שהם 

שורש לזה הענין, ר"ל שאלה השינויים נמשכים ממנה.
אך אין שום אחד רואה אותם מה שהם באמת, כיון שהשורש אינו נראה, אי 

אפשר להשיג אותם באמת ולבוא עד תכונתם.59

ההנהגה הנעלמת הוקבעה ברדל"א

מקום ההנהגה לפי ענין התחברות של מ"ה עם ב"ן הוא ברישא דלא אתידע. 
ובין  היא  בין  גדולה בפרצופים. אך  נולד הנהגה   – בה  ולפי מה שמתנהג 
תולדותיה אינם מושגים ונודעים כלל. כי אם לפעמים נראות איזה תנועות 

בפרצופים, שאין שרשם נודע, ובאמת הם תלויות מכאן.
אחר שביארנו ענין ההנהגה הזאת של מ"ה וב"ן, עכשיו נבאר המקום שבו היא 

קבועה ]...[ 
מקום ההנהגה, והיינו כי לכל ענין יש מדרגה בפני עצמה שנעשה הענין ההוא, 
או שתהיה ספירה אחת מן הכללות, או פרט אחד מאחת מהן. וצריך שיהיה 
בכל מקום  יהיו מתפשטים  ותולדותיו  וענפיו  ההוא,  הענין  נקבע  מקום שבו 
שיתפשטו. וזה דבר ברור, כי הלא כל אור הוא חוק אחד מן המדה העליונה 
אמור  אחד.  אור  תראה   – חוק  כך: שכל  נקבע  ההוא, שכבר  במאור  שמאיר 
מעתה – כל חוק הוא אור אחד, כל ענין ההנהגה הוא חוק אחד, אם כן כל ענין 

ההנהגה הוא אור אחד.
ענין ההתחברות של מ"ה עם ב"ן. הוא ברישא דלא אתידע, היינו כי  לפי 
הפרצופים הם באצילות, אבל עתיק הוא למעלה מכולם, וראש לכולם, והוא 

קל"ח פתחי חכמה, פתח פ"ו, 243. 	.59



ת של הייזנברגודאו־הוין אוהקבלה ועקר תרות

בדד 39-38, תשפ"ה

המקום הראשון שנעשה חיבור של מ"ה וב"ן. כי צריך בודאי שיהיה נידון מיד 
ענין זה של התחברות. כי קודם שיתחיל, צריך שיקבע הדרך איך שיתחבר. ואחר 

שיהיה נקבע כך, אחר כך יהיה בכל המקומות שלמטה ממנו.
ולפי מה שמתנהג בה – נולד הנהגה גדולה בפרצופים, פשוט כמ"ש במאמר 

שקודם זה.
אך בין היא ובין תולדותיה, מה שהיא עושה בפרצופים.

אינם מושגים ונודעים כלל, זהו ענין דלא אתידע.
כי אם לפעמים נראות איזה תנועות בפרצופים, שאין שרשם נודע, ובאמת 

הם תלויות מכאן, כל זה הוא ענין הספיקות, וכמ"ש.60

שם, פתח פ"ה, 241. 	.60



﻿


